

**DOI** 10.31162/2618-9569-2022-15-3-673-694 **УДК** 140.8:28 Original Paper Оригинальная статья

# О фальсафской концепции Божьего знания

## Т. Ибрагим<sup>1а</sup>, Н.В. Ефремова<sup>16</sup>

<sup>1</sup>Институт востоковедения РАН, г. Москва, Российская Федерация <sup>a</sup>ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1995-2760, e-mail: nataufik@mail.ru <sup>6</sup>ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1216-5067, e-mail: salamnat@mail.ru

Резюме: Статья служит своего рода введением к переводу раздела о Божьем знании партикулярий из книги философа-перипатетика Ибн-Рушда (Аверроэса, 1126–1198) «Несостоятельность Несостоятельности» (*Тахафут ат-Тахафут*), написанной в ответ на полемический трактат «Несостоятельность учений философов» (*Тахафут аль-фалясифа*) мутакаллима-ашарита аль-Газали (1058–1111). Освещается кораническая парадигма, каламский и фальсафский подходы к обоснованию атрибута «знание». Дается краткий обзор полемики двух мыслителей вокруг смежных вопросов – о Божьем знании универсалий и Его знании Своей самости. Отмечается связь книги Ибн-Рушда с его более ранними теолого-полемическими трактатами – «О Божьем знании», «О соотношении философии и религии» и «О методах обоснования принципов вероучения».

**Ключевые слова:** Аверроэс; ашариты; аль-Газали; Божье знание партикулярий; Ибн-Рушд; калам; трактат аль-Газали «Несостоятельность учений философов»; трактат Ибн-Рушда «Несостоятельность Несостоятельности»; фальсафа

**Для цитирования**: Ибрагим Т., Ефремова Н.В. О фальсафской концепции Божьего знания. *Minbar. Islamic Studies.* 2022;15(3):673–694. DOI: 10.31162/2618-9569-2022-15-3-673-694



Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.

# On the Falsafa concept of God's knowledge

## T. Ibrahim<sup>1a</sup>, N.V. Efremova<sup>1b</sup>

<sup>1</sup>Institute of Oriental Studies of the Russian Academy of Sciences, Moscow, the Russian Federation

<sup>a</sup>ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1995-2760, e-mail: nataufik@mail.ru

<sup>b</sup>ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1216-5067, e-mail: salamnat@mail.ru

**Abstract**: This article serves as an introduction to the translation of the book "The Incoherence of the Incoherence" (Tahafut at-Tahafut) of the peripatetic philosopher Ibn Rushd (Averroes, 1126–1198), written in response to the work of the theologian-asharite al-Ghazali (1058–1111) "The Incoherence of the Philosophers" (Tahafut al-Falasifa). The paper highlights the Quranic paradigm, the Kalam and Falsafa approaches to the demonstration of the "knowledge" attribute. The work presents a brief overview of the controversy of two thinkers around related issues – about God's knowledge of the universals and about His knowledge of Himself. Moreover, the research notes the connection between the book of Ibn Rushd and his earlier theological and polemical treatises: "On God's knowledge", "On the correlation between philosophy and religion" and "On the methods of proof for the principles of creed".

**Keywords:** Averroes; asharites; al-Ghazali; Falsafa; God's knowledge of particulars; Ibn Rushd; Kalam; al-Ghazali's treatise "The Incoherence of the Incoherence"; Ibn-Rushd's treatise "The Incoherence of the Philosophes"

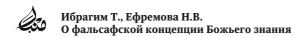
**For citation:** Ibrahim T., Efremova N.V. On the Falsafa concept of God's knowledge. *Minbar. Islamic Studies*. 2022;15(3):673–694. (In Russ.) DOI: 10.31162/2618-9569-2022-15-3-673-694

### 1. Коранические свидетельства

Вслед за Кораном в мусульманской теологии атрибут «знание/ведение» обычно обозначается термином *'ильм*. В Писании сам этот термин прилагается к Богу 22 раза, однокоренной глагол *'алима* – 121, действительное причастие *'алим* – 15, сравнительная степень *'а'лям* – 48, две более интенсивные формы причастия *'алим* и *'аллям* – 153 и 4 соответственно [1, ст. аль-'Алим].

Своего рода рациональное обоснование данного атрибута дано в айате 67: 14 – «Неужели не знает [о вещах] Тот, Кто [их] сотворил?!». (الَّذَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ) 1. Именно такая корреляция творения и знания о нем скорее подразумевается в трех других айатах: «Ведающ Он о творении любом» (وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ) 36: 79). «Воистину Мы сотворили человека | И знаем, что [ему] нашептывает душа его» (وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Или: «Неужели не знает [Бог] о тех [вещах], что [Он] сотворил?!». Здесь и далее, если не оговорено иное, фрагменты из Корана и других арабских источников даются в переводе авторов статьи.



здал ва $c^2$  из земли,  $\mid И$  когда вы были зародышами во чревах матерей ваших...» (هُوَ أَغْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشَأَكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَّةٌ فِ بُطُونِ أُمِّهَاتِكُمْ).

В монотеистической традиции знание Бога о сущих необходимо предполагается представлением о Нем не только как о творце таковых, но и как об их управителе-промыслителе и судье-мздовоздаятеле. Вот почему мусульманское Писание многократно отмечает универсальность этого знания. В двадцати айатах фигурирует формула «о всякой вещи Он ведающ ('алӣм)» (مِيكُنُ ثَيْءٍ عَلِمُ ; 2: 29, 231 и др.)³. Еще пять раз говорится, что всякую вещь Бог охватывает (глаг. 'аҳāṃa/васи'а) знанием ('аҳāṃa – 65: 12;أَحَاطَ بِكُلُ شَيْءٍ عِلْما; 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 89; 20: 98; 40: 7: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20: 89; 20

Мысль о всеохватности Божьего знания раскрывается во многих коранических образах, таких как:

«У Него ключи Невидимого<sup>4</sup>, и только Он ведает их; | Он ведает, что есть на суше и на море; | Ни один лист древесный не упадет, чтобы Он не ведал о нем...» (6: 59);

\*...Бог ведает [всё], что на небесах и на земле; | Не бывает тайной беседы трех, | Чтобы не был Он четвертым, | Пятерых — чтоб не был Он шестым, | Более или менее лиц — | Чтобы не был Он с ними, | Где бы ни находились они» (58: 7); 

أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَّجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَنْ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَّجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَنْ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَّجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا

«Ведает входящее в землю и выходящее из нее, | Нисходящее с неба и восходящее на него» (34: 2);

«Ведающ о невидимом ( $\it raŭ\delta$ ); | От Него не скроется ничего | Ни на небесах, ни на земле, | Будь оно весом с пылинку, | Менее того или более...» (34: 3; см. также 10: 61).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Т.е. прародителя людей – Адама.

³ Также в айате 21: 81 наличествует близкое описание, но здесь употребляется форма множественного числа от причастия 'алим (وَكُنًا بِكُلِّ شَيْءٍ عَالِمِينَ).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Араб.: мафāmūҳ аль-гайб; согласно преобладающей трактовке, речь идет о пяти тайнаҳ, упоминающихся в айате 31: 34 – «Воистину у Бога знание о [судном] Часе; | Это он насылает дождь; | Знает, что в утробах; | Ни одна душа не знает, |Что случится с ней завтра; Ни одна душа не знает, | В какой земле умрет она...»

إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَة وَيُنَزُّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرى نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسبُ غَدًا وَمَا تَدْرى نَفْسٌ بِأَى أَرْضَ مُّوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبيرٌ

# عَالِمِ الْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ...

В Коране фигурирует множество других эпитетов Бога, близких к «знанию». Так, к Нему 91 раз прилагается описание xак $\bar{u}$ м, «премудрый» (2: 32, 129 и др.), обозначающее совершенное/полное знание, а также совершенное/искусное мастерство и мудрое судейство; 41 раз — xаб $\bar{u}$ р, «ведающий, осведомленный» (2: 234, 271 и др.); 42 раза — x6 $\bar{u}$ 9, «зрячий, видящий» (2: 96, 110 и др.); 45 раз — x6 $\bar{u}$ 9, «слышащий» (2: 127, 137 и др.); 20 раз — x6 $\bar{u}$ 9, «свидетель» (3: 98; 4: 33 и др.). В смысле знания порой трактуются такие эпитеты, как x6 $\bar{u}$ 9, «охватывающий,...»; 2: 115, 247 и др.; всего 8 раз), x6, x6, 86; 33: 39), x7, x8, x9, x9, x9, x10, x11: 57; 34: 21; 42: 6), x10, x10, x11: 57; 34: 21; 52: 117; 33: 52), x11: 52, x11, x12, x13, x14, x15, x16, 86; 33: 39), x16, x16, 86; 33: 39), x17, x17, 33: 52), x18, x18, x18, x19, x110, x19, x29, x29, x29, x30, x30,

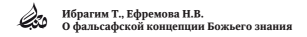
## 2. Ашаритское обоснование атрибута «знание»

Согласно трактовке, доминирующей в суннитской теологии (точнее – в ашаритско-матуридитском каламе), у Бога есть семь катафатических (утверждающих, положительных; субутиййа, 'иджабиййа, вуджудиййа) атрибутов (ед. сыфа) самостноого/сущностного (затиййа, нафсиййа) типа, т. е. свойственных Ему Самому по Себе, независимо от наличия творений и вне соотнесенности с ними. Эти атрибуты суть следующие: жизнь (хайат), знание ('ильм), могущество (кудра), воля ('ирада, машй'а), слух (сам'), зрение (басар) и речь (калям). В порядке же их рационального обоснования сначала идет могущество, за ним – знание, далее – жизнь и воля, а потом – три остальных (подробнее см.: [2, § 3.4]).

В пользу атрибута «знание» мутакаллимы-ашариты приводят ряд рациональных аргументов, главные из которых суть следующие два: «от совершенствацелесообразности» (далиль аль-'иткан ва-ль-'ихкам) и «от могущества-выбора» (далиль аль-кудра ва-ль-ихтийар) [3, с. 285–286; 4, с. 110–112].

Первое доказательство исходит из царящей в мире гармонии и из благоустроенности всех вещей в нем. Следует отметить, что у самого аль-Ашари (ум. 935) данным доказательством обосновывается как бытие Творца, так и наличие у Него атрибута «знание»  $[5, c. 17–19, 24]^5$ . Но начиная с аль-Бакылляни (ум. 1013) телеологияужевыступаетсвидетельствомсобственно Егознания [9, c. 46]. Типичным же доводом в обоснование бытия Бога стал аргумент космологическо-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Впрочем, таким это доказательство служит и в теологическом трактате Ибн-Рушда «О методах обоснования принципов вероучения» [6, с. 585–590; 7, с. 793], и в его полемическом сочинении «Несостоятельность Несостоятельности» [8, с. 658; 8<sup>a</sup>, с. 370].



го типа — «от возникновения  $(\underline{x}y\partial \bar{y}\underline{c})$ », согласно которому мир — [темпорально] возникший  $(\underline{x}\bar{a}\partial u\underline{c})$ , ибо возникшим является всякое тело в нем; а возникшее нуждается в дарителе возникновения  $(\underline{y}\underline{y}\partial u\underline{c})$  (подробнее см. [2, с. 42–47]).

Как пишет видный классик систематического калама ат-Тафтазани (ум. 1390), для глубокомыслящих (ед. муҳаққық) мутакаллимов второе доказательство надежнее и достовернее ('аўсақ, 'аўкад) первого, поскольку в отношении него (первого) правомерно ставить трудный вопрос: «Почему нельзя допускать, чтобы Творец создал, на манер необходимого продуцирования ('иджāб)<sup>7</sup>, такое существо, которому поручал бы творение указанных совершенных действий, наделяя его знанием и могуществом?». Да, на это можно ответить, что сотворение подобного существа, с наделением его означенными атрибутами, и есть совершенное действие, так что сам создатель сего существа должен быть знающим. Однако такой ответ будет корректным только при предварительном доказательстве, что указанный создатель – могущий-выбирающий, ибо необходимое продуцирование еще не указывает на наличие знания [4, с. 112].

Что касается аль-Газали, то в его трактате «Умеренное [изложение] вероучения» (аль-Иктисад ф $\bar{u}$  аль-и тикад) доводом «от возникновения» доказывается

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> По учению же мусульманских философов-аристотеликов (фалясифа), мир извечно сотворен; однако это не противоречит представлению о Божьем могуществе, даже в случае принятия указанной каламской формулы (*'uн ша'а фа'аля...*). Ибо суждение «сделает, если захочет» – условное, а истинность условного суждения не предполагает истинность его посылок (взять, к примеру, высказывание: «Если бы человек был летающим, то у него были бы крылья»). Поэтому суждение «Если бы Бог захотел, то Он не сотворил бы мир» будет истинным и при утверждении «Он не захотел этого» (см.: [10, с. 82–83]).

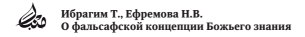
<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Т.е. без полагания свободы выбора между двумя альтернативами – делать или не делать; хрестоматийным примером такого необходимого продуцирования служит исхождение нагревания от огня.

бытие Бога, а к теологической аргументации автор апеллирует для обоснования как первого из семи Его атрибутов – могущества, так и второго – знания [11, с. 42, 87, 100]. В интересующем же нас здесь сочинении «Несостоятельность [учений] философов» ( $Tax\bar{a}\phi ym\ anb$ - $\phi an\bar{x}cu\phi a$ ) выдвигаемое от имени мутакаллимов-ашаритов доказательство атрибута «знание» формулируется с акцентом на Божьей воле. Для мутакаллимов, говорит он, сущее ( $gy\partial x \bar{y}\partial$ ) бывает или возникшим/ явившимся ( $x\bar{a}\partial uc$ ), или извечным ( $x\bar{a}\partial ud$ ), а извечными выступают только Бог и Его атрибуты (ед.  $cu\phi a$ ), тогда как все остальное явлено Им по воле Его. Отсюда необходимо следует наличие у Него знания обо всем [сущем]: (1) о любом возникшем, ибо волимое непременно должно быть ве́домым ( $xa\dot{u}$ ) волящему его; (2) о Своей самости, поскольку из наличия у Него воли и знания следует, что Он – живой ( $xa\dot{u}$ ), а коли живое ведает об ином, то ему более подобает ведать о самом себе [12, с. 198; 12 $^a$ , с. 171].

## 3. Фальсафское учение

У аль-Фараби (ум. 950), Ибн-Сины (Авиценны, ум. 1037), Ибн-Рушда (Аверроэса, ум. 1198) и других представителей фальсафы (мусульманского аристотелизма/перипатетизма) атрибут знания выражается с помощью двух терминов: (1) 'ақль («ум»; действ. прич. – 'ақыль), который соответствует аристотелевскому поуѕ, и (2) 'ильм («знание», «ведение»; действ. прич. – 'алим), которым в Коране и каламской (и вообще мусульманской) теологии выражается данный атрибут. При этом 'ақль может обозначать и ум (разум, интеллект), и умствование (умопостижение, разумение, интеллекция). В Коране этот термин представлен лишь однокоренным глаголом ('ақаля, йа'қылю; всего 49 раз) и прилагается только к людям. Мусульманские богословы обычно не употребляют его в отношении Всевышнего, ибо первоначальный смысл глагола – «связывать, сдерживать».

Утверждая за Первопринципом («Первым» – *аль-'Авваль*, «Бытийно-необходимым» – *Ваджиб аль-вуджуд*») фундаментальный для монотеистического Бога атрибут всеведения, фалясифа, в своем творчестве сочетавшие аристотелизм с неоплатонизмом, существенно отходят не только от плотиновского Единого, абсолютно трансцендентного мышлению, но и от аристотелевского Ума, целиком погруженного в своего рода интеллектуальный нарциссизм и постигающего лишь Самого Себя. В своем комментарии к двенадцатой книге аристотелевской «Метафизики» Ибн-Сина подвергает критике приведенные в ней [13, с. 315–316]



соображения в пользу тезиса о Божьем неведении иных объектов [14, с. 30-31; см. также: 10, с. 76-77].

Согласно фальсафской концепции, любое свободное от материи нечто является умом; по той же причине таковое является и умопостигаемым (собственно умопостижение предмета и состоит в абстрагировании его сущности-формы от материальных связей и утверждении этой формы в уме). Поскольку самость Первопринципа чисто имматериальна, то она служит в качестве и субъекта интеллекции, и ее объекта. Вместе с тем здесь нет никакой множественности, ибо в Нем тождественны умопостижение, умопостигающее и умопостижимое ('ақль, 'ақыль и ма'қ $\bar{y}$ ль)<sup>8</sup> [15, с. 116–117; 16, с. 466–468].

Итак, первейшим образом Божье знание есть познание Своей самости, самопознание. Как разъясняет Ибн-Сина в разделе по теологии/метафизике (аль'иляхиййат) энциклопедического труда «Исцеление», именно благодаря такому знанию Бог ведает обо всех творениях. Ибо знание о причине/принципе влечет за собой и знание о причиненных, а Его самость служит принципом (мабда') возникновения для всех других сущих: для совершенных (тамма; т.е. неизмененных-вечных реалий надлунного мира) в их конкретности (би-'a'йани-хā; т.е. для каждого из них); для возникающих—уничтожающихся же (кā'ина фāсида; т.е. реалий подлунного мира) — в их видах (би-'анвā'и-хā) первичным образом, а через таковые — в их индивидах (би-'ашхāçы-хā) [16, с. 468].

По учению философа, не может быть, чтобы Бытийно-необходимое умопостигало вещи исходя из них самих. В противном случае Его самость или конституировалась бы благодаря умопостигаемому Им, а значит, благодаря чему-то внешнему, или она умопостигала бы акцидентальным образом – в обоих случаях она не оказалась бы бытийно-необходимой во всех аспектах, что нелепо. Умопостигаемое понятие (ма'на) может браться от существующей вещи, наподобие того как посредством наблюдения и чувства мы берем от неба его умопостигаемую форму. Но бывает и так, когда умопостигаемая форма не берется от бытия, а наоборот. Мы, например, умопостигаем изобретенную нами форму дома, и эта умопостигаемая форма движет нашими органами к ее осуществлению: не она сначала существовала и потом мы ее умопостигли, а мы ее умопостигли и затем она обрела бытие. Именно таково отношение всего к Богу/Перворазуму [16, с. 468; см. также: 17, с. 288; 18, с. 138]<sup>9</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Будущие intellectus, intelligens, intellectum у латинян.

<sup>9</sup> На латинском Западе данный тезис известен в знаменитой формулировке Фомы Аквинскогого



С целью вознесения Божьего знания над присущей единичным вещам множественности и изменчивости Ибн-Сина говорит о Его ведении партикулярий «универсальным образом» (' $\alpha$ ля нахў кулл $\bar{u}$ ), «в том аспекте, в каковом они универсальны» ( $\alpha$ на хийс хийа куллиййа), «наподобие того, как умопостигаются универсалии» ( $\alpha$ на  $\alpha$ на

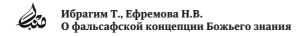
Бог знает универсальные причины бытия, через которые Ему ведомы все партикулярии. По мнению Ибн-Сины, эти универсальные причины и составляют ведомые только Богу «ключи тайного» (мафāmux аль-гайб), о которых говорится [в Коране] (6: 59 – وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُو В этом смысле о Нем свидетельствует [айат 64: 18]: «...ведающ тайное и явное, всевелик Он и премудр (عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْغَزِيزُ الْحَكِيمُ)» [16, с. 472–473].

Хотя Бог и умопостигает вещи универсальным образом, тем не менее Его не минует ни одна индивидуальная вещь, как о сем сказано [в Коране]: «От Него не скроется ничего, будь оно весом с пылинку, ни на земле, ни на небесах»  $(10:61)^{10}$ .

<sup>«</sup>Scientia Dei causa rerum est». Вероятно, с ним Фома мог бы ознакомиться через латинский перевод краткого комментария Ибн-Рушда к «Метафизике» Аристотеля (Epitome in Librum Metaphysicae Aristotelis) или через перевод аверроистского трактата о Божьем знании (лат. Epistola ad amicum), известного как «Приложение (Дамйма), поскольку он обычно присовокупляется к другому сочинению мыслителя – «О соотношении философии и религии»; русск. перевод указанного трактата см.: [19].

 $<sup>^{10}</sup>$  В атрибутируемых аль-Фараби «Основах мудрости» (Фус $\bar{y}$ с аль-хикам) [21, с. [260]] цитируются также слова из айата 6: 59 — «Ни один лист древесный не упадет без ведома Его» (وَمَا تَسْفُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> О таком ведении вещей в их партикулярных аспектах говорится и в фарабийских «Основах мудрости»: иерархия причин, обуславливающих существование данной вещи, нисходит вплоть до индивидуальных партикулярий (аль-джуз'иййāт аш-шахсыййа); посему всякая универсалия и всякая партикулярия явлена (ҳāxup) [Богу] вследствие Его первичной явленности – [явленности в виде самости, каковая служит причиной всех последующих вещей]; но ни одна вещь не становится явленной Ему посредством ('ан) ее самости, с привязкой ко времени (аз-замāн) и моменту (аль-'āн), а посредством Его собственной самости, из которой они [исходят] последовательно, одна индивидуальная [вещь] за другой (шахсан фа-шахсан) [21, с. 259–260; перевод отредактирован авторами статьи].



Но, по замечанию самого философа, такого рода знание – одна из удивительных вещей, для представления о которых требуется особая «проницательность ума» (лутф қарйҳа) [16, с. 469].

### 4. Полемика о Божьем ведении иного из числа универсалий

Развернутый ответ на газалийскую критику представлен Ибн-Рушдом в «Несостоятельности Несостоятельности» (*Тахафут ат-Тахафут*). Краткий обзор полемики вокруг вопросов 11 и 12 дается в последующих двух рубриках настоящей статьи; перевод текста полемики по вопросу 13 представлен ниже.

## А. Газалийская критика фальсафской трактовки

- 1. Рассуждение о неспособности философов обосновать Божье знание об иных сущих автор «Несостоятельности учений философов» начинает с напоминания о том, что атрибут «знание» мутакаллимы выводят из факта [темпорального] возникновения мира, которое свидетельствует о волительном (мурид) Творце (см. выше, рубрику 2); тогда как философы утверждают об извечности мира, которая (в каламской трактовке) означает, что мир возник не по Его воле; посему они не в состоянии доказать, что Ему ведомо о чем-то ином (помимо Себя) [о мире].
- 2. Далее аль-Газали, приводя от имени Ибн-Сины два доказательства Божьего знания о мире, берется показать их несостоятельность. Первое из них это

13 Apaő.: (في تعجيزهم عن إقامة الدليل على أنه يعرف ذاته أيضًا)

 $<sup>^{12}</sup>$  Русский перевод [ $12^{\rm a}$ , с. 171] не совсем адекватен: «О заблуждениях [философов], которые считают, что Аллах знает виды и классы всецело, но не знает прочего»; араб.: «(في تعجيز من يرى منهم أن الأول يعلم غيره ويعلم الأنواع والأجناس بنوع كلي)»

указанный выше (в рубрике 3) аргумент, по которому свободное от материи способно служить как субъектом интеллекции, так и ее объектом.

Аль-Газали возражает против наименования имматериального разумом ('ақль), если под «разумом» понимать умопостигающее прочие вещи, ибо этот атрибут и должен обосновываться здесь. Кроме того, можно согласиться с тезисом философов о смешанности с материей как о препятствии в деле постижения иных вещей, но трудно принять их утверждение о материи как о единственном препятствии.

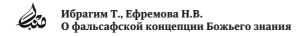
3. Суть второго доказательства, которое аль-Газали возводит к Ибн-Сине, состоит в том, что мир есть действие ( $\phi u'$ ль) Бога, а действователь должен обладать знанием о совершённом им действии.

Против этого рассуждения ашарит выдвигает двоякое возражение: (3.1) знание действователя о своем действии необходимо предполагается в случае волительного ( $`up\bar{a}d\bar{u}$ ) действия, но не естественного ( $mab\bar{u}'\bar{u}$ )<sup>14</sup>, а Бог, с точки зрения философов, действует по природе (bu-m-mab'); (3.2) если и признать, что исхождение вещи от действователя предполагает знание им этой вещи, то отсюда следует знание Бога только о той единственной вещи (чистом разуме), о которой философы учат как о непосредственно исходящей от Него (скатывание камня с вершины горы можно возвести к волительному действию столкнувшего этот камень человека, которое необходимо предполагает его знание о первоначальном движении, но необязательно обо всех событиях, что могут произойти на его пути).

4. Корректность фальсафского/авиценновского обоснования Божьего знания об иных вещах аль-Газали оспаривает и таким контраргументом: чем вы (Ибн-Сина и другие философы) можете возразить тем вашим собратьям из числа философов, [кто, наделяя Бога знанием только о Самом Себе], считает, что знание об ином выступает дополнительным совершенством (зийадат шараф) в отношении творений/людей, тогда как абсолютно всесовершенный Бог не нуждается в таковом?! Ведь сам Ибн-Сина высказывается в этом духе, когда он отрицает за Богом обладание слухом (сам') и зрением (басар)<sup>15</sup>, а также знанием о темпорально изменяющихся партикуляриях-сенсибилиях. Раз так, то и ведение об универсалиях-интеллигибелиях можно утверждать за людьми как совершенство,

 $<sup>^{14}</sup>$  Как в случае с исхождением света от солнца или теплоты от огня.

 $<sup>^{15}</sup>$  О фальсафской трактовке этих двух описаний см. ниже, в конце рубрики 5 (о Божьем ведении Самого Себя).



но в отношении Бога отсутствие такого ведения отнюдь не является недостатком! [12, с. 198-202;  $12^a$ , с. 171-176].

## Б. Ответ Ибн-Рушда

1. Касательно приведенного аль-Газали каламского обоснования Божьего знания Ибн-Рушд замечает, что таким способом обоснования мутакаллимы фактически представляют себе Бога вечным человеком ('инсāнa" 'азалийй (', уподобляя мир изделиям (маснȳ ām), возникающим по воле ('иpāda) человека, его знанию ('ильм) и могуществу (кудра).

Но в данном случае некорректно судить о «невидимом» (*аль-гайб*, т.е. о Боге) по аналогии с «видимым» (*аш-ша́хид*, т.е. с человеком). Ибо применительно к обоим мирам означенные атрибуты приложимы лишь омонимически, а посему нельзя переносить их с видимого на невидимое. В самом деле, та жизнь (*ҳайат*), которая у человека выступает в качестве чего-то дополнительного (*за'ид*) к разуму, приложима только к потенции/способности (*қувва*) перемещаться в пространстве согласно воле (*'ира́да*) и постижению (*'идра́к*), исходящему от чувств/ощущений (*ҳава̄сс*); тогда как у Бога не может быть ощущения, а тем более перемещения. Мутакаллимы же атрибутируют Ему жизнь без ощущения и полностью отрицают за Ним движение. Следовательно, либо эти теологии должны не предицировать Богу жизнь, понимаемую в смысле той жизни, что присуща животным (*ҳайава̄н*)<sup>16</sup> и служит условием (*шарт*) для наличия знания у людей; либо же они должны отождествить ее с постижением, как сие делают философы, что в Первом постижение и знание суть то же, что и жизнь.

И еще: применительно к живым существам «воля» означает вожделение (wax ba), побуждающее к движению, а этим движением ищется нечто, чего не хватает у вожделеющей самости. Более того, поскольку вожделение служит причиной движения, а движение может находиться только в теле, то и оно (вожделение) может наличествовать только в одушевленном теле ( $\partial жucm \ мymaha \varphi \varphi uc$ )!

Стало быть, для философов «воля» у Бога означает лишь то, что Его действие исходит от знания. Поскольку же сие знание есть знание как о данной вещи, так и о ее противоположности ( $\partial \omega \partial \partial$ ), то от знающего возможно исхождение обеих противоположностей. Именно благодаря исхождению от него лучшей ( $a\phi\partial a$ ) из двух противоположностей, а не худшей (axcc), знающее описывается как «благое» ( $\phi\bar{a}\partial\omega n$ ). Вот почему философы говорят, что Творцу первейшим

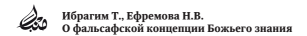
<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> В смысле живых существ вообще, включая людей.

образом свойственны три атрибута — ведение, благость и могущество. Они также считают, что Его воля ( $\mathit{маш\bar{u}'a}$ ) в отношении сущих реализуется ( $\mathit{∂ж\bar{a}puŭa}$ ) согласно Его знанию и что Его могущество не уступает (глаг.  $\mathit{нaķaça}$ ) Его воле, как эта уступка имеет место в случае человека.

2. Обращаясь к возражениям аль-Газали против доказательства «от имматериальности», Ибн-Рушд разъясняет, каким образом философы приходят к заключению о Боге как о разуме: (а) из рассмотрения, в плане действия—претерпевания (фи'ль и инфи'āль), наличествующих в мире субстанций следует, что они должны восходить к некоторой субстанции, которая действующая, но абсолютно непретерпевающая (Недвижный двигатель); (б) в свете анализа постигаемых душой (и особенно разумом) форм явствует, что причиной постижения ('идрāк) служит отделенность от материи и что именно смешанность с материей обуславливает претерпевание, посему означенная субстанция должна быть чистым разумом ('акль махд); (в) увидев царящий в мире разумный порядок, философы поняли, что указанное сущее, каковое есть чистый ум, и является тем, что придает прочим сущим упорядоченность действий; (г) отсюда они узнали и то, что умопостижение ('акль) оным своей самости и есть его умопостижение всех сущих и что у такого ума (в отличие от человеческого) умопостигаемое от собственной самости не разнится с умопостигаемым от иного.

Относительно же газалийской критики тезиса о материальности как единственном препятствии в деле умопостижения иного Ибн-Рушд указывает, что аргументацию философов оппонент некорректно формулирует, представляя ее в виде такого силлогизма: если данное нечто [находится] в материи, то оно не умопостигает вещи; но оно не [находится] в материи; следовательно, оно умопостигает вещи (см.: [12, с. 199–200; 12<sup>a</sup>, с. 172–173]). По Ибн-Рушду, адекватный силлогизм здесь таков: если то, что не умопостигает, [находится] в материи, тогда то, что не [находится] в материи, умопостигает.

3.1. Первое возражение аль-Газали против второго фальсафского доказательства атрибута «знание» несостоятельно, ибо исходит из приписываемого философам отвратительного (шанй') тезиса − отрицания наличия у Бога воли, раз Его действия необходимым образом (дарўратан) исходят от Его самости, наподобие исхождения света от солнца. На самом же деле, философы не отрицают Божью волю, но вместе с тем они не утверждают за Ним человеческую волю, так как последняя подразумевает потребность волящего в чем-то недостающем и его претерпевание со стороны волимого − по достижении волимого недостаток вос-



полняется и снимается претерпевание, именуемое «волей». Из понятия «воля» философы предицируют Богу то, что Его действия исходят от знания, а все исходящее по знанию и мудрости (хикма) исходит по воле действователя, но никак не по необходимости и природе. И вопреки мнению, которое аль-Газали приписывает философам, от самой природы Божьего знания не следует исхождение от него действия: как мы указали, Ему ведома и данная вещь, и ей противоположная, посему от знания одновременно исходили бы обе противоположности, что нелепо. Сам факт исхождения от него только одной из двух противоположностей свидетельствует, что помимо знания имеется еще один атрибут, каковой и именуется волей.

- 3.2. Второе возражение парируется Ибн-Рушдом указанием на то, что для философов действователь, чье знание является предельно совершенным ( $\phi \bar{u}$   $z \bar{a} \bar{u} a m m a m \bar{a} m$ ), знает и исходящее от него, и исходящее от исходящего, вплоть до самого последнего.
- 4. По поводу газалийского контраргумента философ отмечает, что этот контраргумент апеллирует к мнению тех, кто говорит о Божьем ведении только Самого Себя. Но выше было указано, как означенный тезис можно сочетать с тезисом о Его знании всех сущих. В этом духе некоторые видные философы полагают, что Творец есть все сущие (хува аль-маўджўдат куллю-ха)<sup>17</sup>.

Что касается рассуждения, согласно которому постижение человеком иных вещей следует из недостатка в постигающем, а посему Бог превыше сего, то ответ на него таков. В случае Божьего знания, в отличие от людского, утверждение («ведает иное») и отрицание («не ведает иного») не противолежат друг другу как контрадикторные (мутанақыдан)<sup>18</sup>. Ко Всевышнему приложимы оба суждения – Он и ведает о вещи, и не ведает о ней на манер людского (предполагающего восполнение недостатка) ведения; и характер (кайфиййа) такого знания ведом только Ему. Так обстоит дело в отношении и универсалий, и партикулярий [8, с. 429–444; 8<sup>а</sup>, с. 361–380].

### 5. Полемика о Божьем ведении Самого Себя

1. По аль-Газали, мутакаллимы пришли к выводу о Божьем ведении Своей самости, на основе [темпорального] возникновения мира, сделав заключение о Его воле, на основе же воли – о Его знании, на основе воли и знания – о Его жизни,

 $<sup>^{17}</sup>$  Подробнее об этом высказывании см. ниже (в переводе раздела) подпункт (в) рубрики  $13.1^{\rm p}$ .

<sup>18</sup> Контрадикторные высказывания таковы, что если одно из них истинно, то другое ложно.

на основе жизни – о том, что всякое живое осознает (глаг.  $\mathit{wa'apa}$ ) себя ( $\mathit{бu-нa\phicu-x}$ ), а раз Он жив, то познает (глаг.  $\mathit{'apu\phia}$ ) Свою самость ( $\mathit{\underline{3}\bar{a}m}$ ). Для философов же такой путь закрыт, поскольку они отрицают [темпоральное] возникновение мира и связанную с этим Божью волю, утверждая, что всё исходящее от Него исходит на манер необходимости ( $\mathit{\dot{q}apypa}$ ) и природы ( $\mathit{ma6}$ ) [12, с. 203–204; 12 $^{\mathrm{a}}$ , с. 177].

Отвечая на это возражение, Ибн-Рушд фактически повторяет сказанное им ранее и представленное нами выше (см. предыдущую рубрику, подпункт 3.1) о фальсафской трактовке Божьей воли.

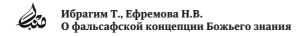
Далее философ указывает на следующий софизм в газалийской/каламской аргументации. Утверждая о том, что всякое действие бывает либо по «природе», либо по «воле», мутакаллимы обнаруживают свое непонимание и первого термина, и второго. Ибо, с точки зрения философов, «природа» имеет разные значения. Так, термин прилагается к такому движению, как подъем огня вверх или падение камня вниз, т. е. движению вещи к своему естественному месту, когда ей случается быть в другом месте и нечто насильственно ее удерживает<sup>19</sup>; Бог же превыше такового. «Природой» философы называют также всякую силу/способность (кувва), от которой исходит разумное ('аклй) действие, т. е. хорошо упорядоченное, схожее с действиями ремесла. «Но как далеко это мнение от того, что им (философам) приписывает аль-Газали!», – восклицает Ибн-Рушд [8, с. 445–448; 8<sup>a</sup>, с. 380–384].

2. Оппонент-ашарит отсылает и к высказанному им ранее выше (в рамках разбора вопроса о Его знании иного из числа универсалий) возражению против фальсафского доказательства, в котором имматериальность Божьей самости полагается достаточным основанием для ее познаваемости Им [12, с. 204; 12<sup>a</sup>, с. 178].

В свою очередь, и Ибн-Рушд напоминает о данном им ответе (см. подпункт 2 в рубрике 4.a) [12, c. 449; 12<sup>a</sup>, c. 385].

3. От имени философов аль-Газали выдвигает и такой возможный довод в пользу Божьего ведения Своей самости: «Всякий, кто не ведает самого себя, мертв; но как Бог может быть мертвым?!». В подкрепление этого довода, добавляет ашарит, можно привести следующее рассуждение: сущее бывает либо живым, либо мертвым; живое превосходнее ('ашраф) мертвого; Первое, будучи превосходнее, является живым, а всякое живое осознает себя – невозможно же, чтобы Оно не было живым, раз среди причиненных Им есть живые существа. На это аль-Газали

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Согласно аристотелевской физике, у каждого тела есть свое «естественное место», в котором оно покоится и к которому оно непременно стремится, оказавшись в другом месте; так, камень стремится вниз (к центру мира/Земли), огонь – вверх, к периферии.



замечает, что тезис о превосходстве причины не очевиден – будучи превосходнее в плане исхождения от нее причиненных, в некоторых аспектах таковая может уступать им; да и сами философы отрицают за Богом зрение и слух, считая, что превосходство здесь состоит именно в обхождении без этих чувств; почему же не распространить это и на знание?! [12, с. 204–205; 12<sup>a</sup>, с. 178–179].

По Ибн-Рушду, допущение возможности исхождения живого от неживого равносильно допущению возможности исхождения сущего от не-сущего! А философы избегают описания Бога в терминах «зрение» и «слух» потому, что эти термины предполагают наличие души (*нафс*). В Коране же Всевышний описывает Себя ими, желая подчеркнуть, что Его не минует чего-либо из разрядов знания и постижения, а широкая публика не может понять это иначе, как с помощью описаний «зрение» и «слух» [8, с. 449–450; 8<sup>a</sup>, с. 385–387].

### 6. О полемике касательно Божьего ведения партикулярий

В перечне двадцати критикуемых тезисов вопрос 13 лаконично обозначен так: «Об опровержении их (философов) утверждения, что Первое не ведает о партикуляриях (джуз'иййат)». Заголовок же самого раздела сформулирован более точно: «... о тех партикуляриях, которые, соответственно делению времени, делятся на происходящее, происшедшее и предстоящее» озаглавлен [13, с. 204; 13<sup>а</sup>, с. 178]. Утвердившаяся же в последующей литературе формулировка «Бог ведает об универсалиях, но не о партикуляриях» нигде не встречается в самом трактате «Несостоятельности учений философов», но она фигурирует в более позднем сочинении аль-Газали «Избавляющий от заблуждения» (аль-Мункыз мин аф-фалаль) [23, с. 112]<sup>20</sup>.

Как увидит читатель из данного ниже перевода соответствующего раздела «Несостоятельности Несостоятельности», фальсафское (авиценновское) учение о Божьем ведении партикулярий «универсальным образом» оппонент-ашарит трактует в смысле распространенности Его знания на одни только универсалии: Ему, например, известно, что собой представляет человек как таковой, но он не ведает о данном Иванове или Петрове; знает, каково пророчество вообще, но не знает конкретно о пророческом служении Мухаммада! Показывая тенденциозность и некорректность газалийской трактовки, Ибн-Рушд подчеркивает, что для глубокомыслящих (муҳаққықун) из числа философов знание Бога о сущих не описывается ни как универсальное, ни как партикулярное, поскольку такие ква-

 $<sup>^{20}</sup>$  Арабский текст: (إن الله تعالى يعلم الكليات دون الجزئيات).



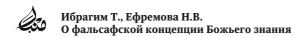
лификации приложимы лишь в отношении разума людского, претерпевающегопричиненного, тогда как Божий разум есть чистая действенность и абсолютная первопричина.

К газалийской полемике с фальсафским учением о характере Божьего знания Ибн-Рушд обращается и в других своих сочинениях, составленных до книги «Непоследовательность Непоследовательности» (1180–1181), таких как «О методах обоснования принципов вероучения», «О Божьем знании» и «О соотношении философии и религии». В первом трактате философ, говоря об извечности (кыдам) атрибута «знание», предостерегает от углубления в это, как сие делают мутакаллимы (ашариты), заявляющие, что извечным знанием Бог познает [темпорально] возникшее в момент его возникновения. Ведь отсюда вытекает, что знание о возникшем в момент его небытия и знание о нем в момент его бытия суть одно и то же знание, что нелепо: знание должно следовать сущему/объекту; а раз объект в одно время существует актуально (би-ль-кувва), а в другое – потенциально (би-ль-фи'ль), то знание об этих двух существованиях должно быть разным, поскольку время его потенциального бытия иное, нежели время его актуального бытия.

Вместе с тем, замечает Ибн-Рушд, Писание об этом не только не говорит в открытую, но совсем наоборот, оно провозглашает прямо противоположное – Бог познает вещи в момент их возникновения (айат 6: 59; «Ни один лист древесный не упадет, | Чтобы Он не знал о сем; | Нет ни одного зернышка в глубинах земли, | Нет чего-либо влажного или сухого, | Чего не было бы [учтено] в книге ясной»)<sup>21</sup>. Стало быть, в обращенном к широкой публике вероуставе (аш-шар') должно быть установлено: еще до возникновения вещи Бог знает о ней, что она возникнет; и о вещи, которая уже возникла, Он знает, что она возникла; и о той, что пропала, Бог знает, что она пропала. Ведь под «знающим» ('алим) публика понимает только этот смысл. Более того, не подобает говорить, что о возникновении возникшего и о гибели тленного Бог знает ни возникшим знанием, ни извечным знанием, ибо это – [порицаемое] новшество (бид'а) – «Ведь Господь твой совсем не забывчив» (19: 64; أَوْمَا كَانَ رَبُّكُ نَسُقًا; 7, с. 793–795].

А в аверроистских трактатах «О Божьем знании» и «О соотношении...» выдвигается такой довод против газалийской трактовки: вообразимо ли, чтобы философы-перипатетики утверждали, будто Бог не объемлет партикулярий вечным знанием, если для них (философов) вещие сны (ру'йа çāдықа) заключают в

21 (وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ).



себе предсказания ( $'un\underline{3}ap\bar{a}m$ ) о единичных событиях, имеющих место произойти в будущем, а это предваряющее ( $myn\underline{3}up$ ) знание возникает у человека во сне именно благодаря Божьему знанию, упорядочивающему Вселенную и управляющему ею?! [19, с. 585–586; 24, с. 561–562].

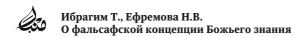
К такого рода доводам можно было бы добавить и тот факт, что для аль-Фараби и особенно для Ибн-Сины любая единичная вещь в подлунном мире получает свою частную (!) форму от Дарителя форм (вахиб ас-сувар), что предполагает знание о ней. Да и сам тезис о знании одних только универсалий логически несостоятелен, ибо сами универсалии суть партикулярии для более общей универсалии (например, виды – для рода).

В заключение укажем, что среди теологов, отмечавших неадекватность газалийской трактовки фальсафского тезиса о Божьем знании и некорректность квалификации его в качестве ереси, были мутакаллимы, такие как аш-Шариф аль-Джурджани (ум. 1413) [25, с. 86–87], Муслихаддин Ходжазаде (ум. 1489) [26, с. 81] и Джаляляддин ад-Даввани (ум. 1512) [27, с. 11–12], а также родоначальники модернистского движения – Джамаляддин аль-Афгани (ум. 1897) и Мухаммад Абдо (ум. 1905) [28, с. 354 и сл.] и видный татарский джадидист Шихабаддин аль-Марджани (ум. 1889) [29, с. 178].

# Литература

- 1. Ибрагим Т.К. Имена Бога согласно исламу: Коранический индекс. М.: Медина; 2022. 800 с.
- 2. Ибрагим Т.К. *Религиозная философия ислама: калам.* Казань: Казанский ун-т; 2013. 212 с.
- 3. аль-Иджи. *Аль-Мавакыф фй 'ильм аль-калям*. Бейрут: 'Алям аль-кутуб; б.г. 430, 24 с
- 4. ат-Тафтазани. *Шарҳ аль-Маҳа̄сыд*. Т. 4. Бейрут: 'Алям аль-кутуб; 1998. 355 с.
  - 5. аль-Ашари. Китаб аль-Люма. Каир: Матба ат Миср; 1955. 136 с.
- 6. Ибн-Рушд (Аверроэс). О методах обоснования принципов вероучения. Часть первая. *Minbar. Islamic Studies.* 2018;11(3):563–591. DOI: 10.31162/2618-9569-2018-11-3-563-591
- 7. Ибн-Рушд (Аверроэс). О методах обоснования принципов вероучения. Часть вторая. *Minbar. Islamic Studies.* 2018;11(4):783–804. DOI: 10.31162/2618-9569-2018-11-4-783-804

- 8. Ибн-Рушд. *Тахафут ат-Тахафут*. Бейрут: Марказ дирасат аль-ваҳда аль-'арабиййа; 1998. 600 с.
- 8<sup>а</sup>. Аверроэс (Ибн Рушд). *Опровержение Опровержения*. Еремеев С.И. (пер.). Киев: УЦИМИ–Пресс, СПб: Алетейя; 1999. 688 с.
- 9. аль-Бакылляни. *Тамхид аль-'ава'иль ва-тал<u>х</u>ыс ад-даля'иль*. Бейрут: Му'ассаса<del>т</del> аль-кутуб а<u>с-с</u>ақ афиййа; 1987. 568 с.
- 10. Ибрагим Т.К., Ефремова Н.В. *Мусульманская религиозная философия:* фальсафа. Казанский университет; 2014. 236 с.
- 11. аль-Газали. *Аль-Иқтиçāд фū аль-и'тиқāд.* Дамаск: аль-Хикма; 1994. 231 с.
- 12. аль-Газали. *Тахафут аль-фалясифа*. Дунйа С. (ред.). Каир: Дар аль-Ма'ариф; 1972. 371 с.
- $12^{\rm a}$ . аль-Газали. *Крушение позиций философов*. Попов И. (пер. с араб.). М.: Ансар; 2007. 277 с.
- 13. Аристотель. Метафизика. *Аристотель. Сочинения в четырех томах.* Т. 1. М.: Мысль; 1976. С. 63–367.
- 14. Ибн-Сина. Шарҳ китаб ҳарф аль-Лям. Бадавӣ 'А. (ред.). '*Аристҳӯ 'инд аль-'араб*. Эль-Кувейт: Викалят аль-матбӯ'ат; 1978. С. 22–33.
- 15. аль-Фараби. Совершенный град. Ибрагим Т.К., Ефремова Н.В. (ред.) *Мусульманская философия (Фальсафа): антология.* Казань: Изд-во ДУМ РТ; 2009. С. 106–206.
- 16. Ибн-Сина. «Исцеление» (аш-Шифā'): глава о бытии Бога и Его атрибутах из книги «Теология». Ибрагим Т.К. (пер.). *Ars Islamica: сб. науч. работ в честь С.М. Прозорова.* М.: Наука: Восточная литература; 2016. С. 438–481.
- 17. Ибн-Сина. Книга знания: [фрагменты]. Ибрагим Т.К., Ефремова Н.В. (ред.) *Мусульманская философия (Фальсафа): антология.* Казань: Изд-во ДУМ РТ; 2009. С. 218–308.
- 18. Ибн-Сина. А*m-Та'лūқām*. Кум: Марказ-и интишāрāт-и дафтар-и таблūгāт-и 'ислямū; 1421/[2000]. 256 с.
- 19. Ибн-Рушд. О Божьем знании. Ибрагим Т.К., Ефремова Н.В. (ред.). *Мусульманская философия: фальсафа (антология)*. Казань: изд. ДУМ РТ; 2009. С. 582–586.
- 20. Ибн-Сина. Указания и напоминания (раздел по метафизике). Ибрагим Т.К., Ефремова Н.В. (пер.) Ч. 4. *Ориенталистика*. 2019;2(2):337–374. DOI: 10.31696/2618-7043-2019-2-2-337-374

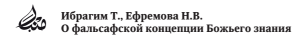


- 21. аль-Фараби. Основы мудрости. аль-Фараби. *Естественно-научные трактаты*. Алма-Ата: Наука; 1987. С. 251–270.
- 22. Ибрагим Т., Ефремова Н.В. Об ответе Ибн-Рушда на газалийскую критику философии. *Minbar. Islamic Studies*. 2020;13(2):378–400. DOI: 10.31162/2618-9569-2020-13-2-378-400
- 23. аль-Газали. Избавляющий от заблуждения. Средневековая арабо-мусульманская философия в переводах А.В. Сагадеева. Т. 3. М.: Изд. дом Марджани; 2010. С. 101–140.
- 24. Ибн-Рушд. О соотношении философии и религии. Ибрагим Т.К., Ефремова Н.В. (ред.). *Мусульманская философия: фальсафа (антология)*. Казань: изд. ДУМ РТ; 2009. С. 547–581.
- 25. аль-Джурджани. Шарх аль-Мав $\bar{a}$ қы $\phi$ . Т. 8. Бейрут: Д $\bar{a}$ р аль-Кутуб аль- 'ильмиййа; 1998. 434 с.
- 26. Ходжазаде. *Тахафут аль-фалясифа*. Каир: аль-Матба'а аль-И'лямиййа; 1885. 136 с.
- 27. ад-Даввани. *Шарх аль-'Адудыййа. Хашийат... аль-Калянбавй 'аля аль- Джаляль*. Т. 2. Стамбул: Дар ат-Тыба'а аль-'амира; 1318/[1900]. 296 с.
- 28. аль-Афгани Дж., Абдо М. Аm-Та'nиkаm 'алn шарk' аль-'Akа'uд аль-'адудыййа. Каир: Мактабаn аш-Шурnk; 2002. 517 с.
- 29. Марджани Ш. *Зрелая мудрость в разъяснении догматов ан-Насафи (Китаб ал-Хикма ал-балига ал-джаниййа фи шарх ал-'акаид ал-ханафиййа*). Шагавиев Д. (предисл. и пер. с араб.). Казань: Татар. кн. изд-во; 2008. 480 с.

### References

- 1. Ibrahim T.K. *Imena Boga soglasno islamu* [Names of God according to Islam]. Moscow: Medina Press; 2022. 800 p. (In Russian)
- 2. Ibrahim T.K. *Religioznaya filosofiya islama: kalam* [Religious philosophy of Islam: Kalam]. Kazan: Kazan university Press; 2013. 212 p. (In Russian)
- 3. al-Iji. *Mawāqif fī 'ilm al-kalām*. Beirut: 'Ālam al-kutub Publ.. 430, 24 p. (In Arabic)
- 4. at-Taftazani. *Sharh al-Maqāsid.* Vol. 4. Beirut: 'Ālam al-kutub Publ.; 1998. 355 p. (In Arabic)
  - 5. al-Ashari. *Kitab al-Luma*'. Cairo: Matba'at Misr Publ.; 1955. 136 p. (In Arabic)

- 6. Ibn Rushd (Averroes). On the methods of proof for the principles of creed. Part One. *Minbar. Islamic Studies*. 2018;11(3):563–591. DOI: 10.31162/2618-9569-2018-11-3-563-591 (In Russian)
- 7. Ibrahim T., Efremova N.V. Ibn-Rushd (Averroes). On the methods of proof for the principles of creed. Part Two. *Minbar. Islamic Studies.* 2018;11(4):783–804. DOI: 10.31162/2618-9569-2018-11-4-783-804 (In Russian)
- 8. Ibn Rushd. *Tahāfut at-Tahāfut*. Beirut: Markaz dirāsāt al-wahda al-'arabīyya Press; 1998. 600 p. (In Arabic)
- 8<sup>a</sup>. Averroes (Ibn Rushd). *Oproverzhenie Oproverzheniya* [The Incoherence of the Incoherence (Russian translation)]. Kiev: UTsIMM Press; St. Petersburg: Aleteyya Press; 1999. 685 p. (In Russian)
- 9. al-Baqillani. *Tamhīd al-awā'il wa-talkhīs ad-dalā'il*. Beirut: Mu'assasat al-kutub ath-thaqafīyya; 1987. 568 p. (In Arabic)
- 10. Ibrahim T.K., Efremova N.V. *Musul'manskaya religioznaya filosofiya: fal'safa* [Islamic religious philosophy: Falsafa]. Kazan: Kazan University Press; 2014. 236 p. (In Russian)
- 11. al-Ghazali. *Al-Iqtisād fī al-i'tiqād.* Damascus: al-Hikma Press; 1994. 231 p. (In Arabic)
  - 12. al-Ghazali. *Tahāfut al-Falāsifa*. Cairo: Dār al-Ma'ārif; 1972. 371 p. (In Arabic)
- 12<sup>a</sup>. al-Ghazali. *Krushenie pozicij filosofov* [The Incoherence of the Philosophers (Russian translation)]. Moscow: Ansar Press; 2007. 277 p. (In Russian)
- 13. Aristotle. Metafizika [Metaphysics]. Aristotel'. *Sochineniya v chetyryokh tomakh.* T. 1. [Writings in four volumes]. Vol. 1. Moscow: Mysl Press; 1976, pp. 63–367. (In Russian)
- 14. Ibn Sina. Sharh kitāb harf al-Lām. Badawi A. (ed.). *Arīstūʻind al-ʻarab*. Kuwait: Wikālat al-matbūʻāt; 1978, pp. 22–33. (In Arabic)
- 15. al-Farabi. Sovershennyj grad [On the perfect state]. *Musul'manskaya filosofiya (fal'safa): antologiya* [Muslim philosophy (Falsafa): an Anthology]. Ibrahim T.K., Efremova N.V. (eds). Kazan: Spiritual Directorate of Muslims of the Republic of Tatarstan; 2009, pp.106–206. (In Russian)
- 16. Ibn Sina. "Iscelenie" (ash-Shifā'): glava o bytii Boga i Ego atributakh iz knigi "Teologiya" ["Healing" (ash-Shifa'): a chapter on God's existence and His attributes from the book "Theology"]. *ARS ISLAMICA. In Honor of Stanislav Mikhailovich Prozorov*. Moscow: Nauka Oriental Literature Press; 2016, pp. 438–481. (In Russian)



- 17. Ibn Sina. Kniga znaniya [The Book of knowledge]. *Musul'manskaya filosofiya (fal'safa): antologiya* [Muslim philosophy (Falsafa): an Anthology]. Ibrahim T.K., Efremova N.V. (eds). Kazan: The Spiritual Directorate of Muslims of the Republic of Tatarstan, 2009, pp. 218–308. (In Russian)
- 18. Ibn Sina. *At-Taʻlīqāt*. Qom: Markaz-i intishārāt-i daftar-i tabīghāt-i 'islāmī; 1421/[2000]. 256 p. (In Arabic)
- 19. Ibn Rushd. O Bozhyem znanii [On God's knowledge]. *Musul'manskaya filosofiya (fal'safa): antologiya* [Muslim philosophy (Falsafa): an Anthology]. Ibrahim T.K., Efremova N.V. (eds). Kazan: The Spiritual Directorate of Muslims of the Republic of Tatarstan; 2009, pp. 582–586. (In Russian)
- 20. Ibn Sina (Avicenna). Al-Ishārāt wa-t-tanbīhāt [On metaphysics]. Part four. *Orientalistica*. 2019;2(2):337–374. DOI: 10.31696/2618-7043-2019-2-2-337-374 (In Russian)
- 21. al-Farabi. Osnovy mudrosti [The seals of wisdom]. al-Farabi. *Estestvenno-nauchnyye traktaty* [Natural science treatises]. Alma-Ata: Nauka Press; 1987, pp. 251–270. (In Russian)
- 22. Ibrahim T., Efremova N.V. On Averroes' response to al-Ghazali's critique of philosophy. *Minbar. Islamic Studies.* 2020;13(2):378–400. DOI: 10.31162/2618-9569-2020-13-2-378-400 (In Russian)
- 23. al-Ghazali. Izbavlyayushchiy ot zabluzhdeniya [The deliverer from error]. *Srednevekovaya arabo-musul'manskaya filosofiya v perevodakh A.V. Sagadeeva* [Medieval Arab-Muslim philosophy in A.V. Sagadeev's translations]. Vol. 3. Moscow: Marjani Press; 2010, pp. 101–140. (In Russian)
- 24. Ibn Rushd. O sootnoshenii filosofii i religii [On the harmony of religions and philosophy]. *Musul'manskaya filosofiya (fal'safa): antologiya* [Muslim philosophy (Falsafa): an Anthology]. Ibrahim T.K., Efremova N.V. (eds). Kazan: The Spiritual Directorate of Muslims of the Republic of Tatarstan; 2009, pp. 547–581. (In Russian)
- 25. al-Jurjani. *Sharh al-Mawāqif.* Vol. 8. Beirut: Dār al-Kutub al-'ilmīyya; 1998. 434 p. (In Arabic)
- 26. Khojazade. *Tahāfut al-Falāsifa*. Cairo: al-Matba'a al-'Ilmīyya; 1885. 136 p. (In Arabic)
- 27. ad-Dawwani. Sharh al-'Adudīyya. *Hāshiyat... al-Kalanbawī 'alā al-Jalāl.* Vol. 2. Istanbul: Dār at-Tibā'a al-'āmira; 1900. 296 p. (In Arabic)
- 28. al-Afghani J., Abdu M. A*t-Taʻlīqāt ʻalā sharh al-ʻAqā'id al-ʻadudīyya*. Cairo: Maktabat ash-Shurūq; 2002. 517 p. (In Arabic)

29. Marjani Sh. Zrelaya mudrost' v razyasnenii dogmatov an-Nasafi (Kitab al-*Hikma al-baligha al-janiyya fi sharh al-'aqaid al-hanafiyya*) [Mature wisdom in clarifying the tenets of al-Nasafi]. Kazan: Tatar Book Publishers; 2008. 480 p. (In Russian)

## Информация об авторах

Minbar. Islamic Studies, г. Москва, Российская Федерация.

Ефремова Наталия коллегии журнала Minbar. ция.

# Раскрытие информации о конфликте интересов

Авторы заявляют об отсутствии кон- The authors declares that there is no фликта интересов.

#### Информация о статье

Поступила в редакцию: 08 августа 2022 Одобрена рецензентами: 20 августа 2022 Принята к публикации: 20 сентября 2022

### About the authors

Ибрагим Тауфик, доктор философ- Tawfik Ibrahim, Dr. Sci. (Philosophy), ских наук, профессор, главный научный Full Professor, Head Research Fellow сотрудник Центра арабских и ислам- at the Center of Arabic and Islamic ских исследований Института восто- Studies, Institute of Oriental Studies, коведения РАН, заместитель предсе- Russian Academy of Sciences, Deputy дателя Экспертного совета Высшей Head Chairman of the Higher Examining аттестационной комиссии при Мини- Body (Theology Section) at the Ministry стерстве науки и высшего образования of Education of the Russian Federation, Российской Федерации по теологии, Advisor to Minbar. Islamic Studies член редакционного совета журнала periodical, Moscow, the Russian Federation.

Валерьевна, Natalia V. Efremova, Cand. кандидат философских наук, старший (Philosophy), Senior Research Fellow научный сотрудник Центра арабских и at the Center of Arabic and Islamic исламских исследований Института вос- Studies, Institute of Oriental Studies, токоведения РАН, член редакционной Russian Academy of Sciences, Editorial Islamic board Member for Minbar. Islamic Studies, г. Москва, Российская Федера- Studies periodical, Moscow, the Russian Federation.

#### **Conflicts of Interest Disclosure**

conflict of interest.

#### **Article info**

Received: August 08, 2022 Reviewed: August 20, 2022 Accepted: September 20, 2022